
Rpla Parola in cammino
Ester Abbattista

III domenica  
di quaresima
Es 17,3-7; Sal 94 (95); Rm 5,1-2.5-8; Gv 4,5-42

il Regno -  A n n o  L i t u r g i c o  A 11 2023

«SEDEVA PRESSO IL POZZO GESÙ»

	 Il dialogo tra Gesù e la donna samaritana, che la li-
turgia di questa domenica ci presenta, è uno dei più belli 
e complessi di tutta la narrazione evangelica. Giovanni, 
infatti, costruisce tutta la narrazione giocando su piani 
diversi che s’intrecciano mirabilmente. Gli elementi chia-
ve sono la località, l’incontro con una donna presso un 
pozzo, il tempo della semina che coincide con quello del-
la mietitura e la questione finale sul luogo in cui adorare 
Dio. Vediamo di comprendere questi elementi con una 
ricaduta sul nostro presente.
	 Siamo in Samaria, terra considerata scismatica in quel 
tempo, e Giovanni sottolinea che Gesù «doveva» passare 
di lì, segno che il suo ministero itinerante comporta anche 
la visitazione di coloro che «si sono persi», dal punto di 
vista giudaico del tempo, rispetto al legame istituzionale 
con il tempio di Gerusalemme e il resto delle tradizioni di 
Israele, compresa gran parte dei testi sacri.
	 Il pozzo di Giacobbe, nel terreno dato a Giuseppe, è 
un concentrato di storia biblica che va da Abramo fino 
a Geroboamo e alla divisione nei due regni del Nord e 
del Sud. In questo luogo s’intrecciano storie di alleanza 
e di divisione, qui una donna viene violentata e un ra-
gazzo viene venduto, qui si divide il Regno di Davide e 
avviene lo scisma. Il pozzo, inoltre, evoca nei racconti dei 
patriarchi e dell’Esodo l’incontro tra uno «straniero» e 
una donna, un incontro propizio che finisce sempre con il 
matrimonio dei due, dove lo straniero, nel caso di Isacco e 
Giacobbe, si rivela essere in realtà un parente lontano. 
	 Nella risposta di Gesù data ai discepoli c’è inoltre l’an-
nuncio del tempo messianico così come era stato annun-
ciato dai profeti, un tempo in cui la mietitura coincide con 
la semina, dove non c’è più l’intervallo dell’attesa. E, alla 
fine, anche lo spazio riceve una nuova qualifica, dato che 
viene meno il «luogo» dove adorare Dio.
	 Mi rendo conto che bisognerebbe fermarsi su ognuno 
di questi elementi per declinarli e per comprendere tutta 
la densità che racchiudono, ma non è questo lo «spazio» 
giusto per farlo. Riprendo invece quanto preannunciato 
all’inizio, ovvero quale ricaduta per il nostro presente pos-
sono avere gli elementi in sé e il loro intreccio insieme.
	 Sempre di più, oggi, il cristianesimo si presenta come 
una realtà separata; al di là degli scismi storici, di fatto ab-
biamo vari tipi e visioni di cristianesimo tra loro diversi; vi 
è anche una certa tensione tra «centralità» e «periferia», 
che sempre di più emerge nel confronto e a volte scontro 
tra i cammini sinodali delle nostre Chiese.

	 Si sente il bisogno di comunione e l’aridità di alcune 
realtà ecclesiali richiede una nuova vitalità, ma dall’altra 
parte non si sa più dove volgere lo sguardo. Resistenza 
al nuovo, nostalgia del vecchio, incapacità di ascolto reci-
proco, spesso una formazione mancante o molto lacunosa 
che non permette di oltrepassare muri e ostacoli sono al-
cuni degli aspetti che colorano oggi la nostra cristianità e 
non solo in ambito cattolico.
	 Forse anche noi avremmo bisogno di andare al pozzo 
per incontrare Colui che, in ascolto delle nostre aspettative 
e desideri, è capace di scardinarli dall’interno, facendoci 
capire che «un mancato matrimonio» è l’unica possibili-
tà per riconoscere la presenza viva del Risorto, che i tem-
pi sono maturi perché l’era messianica faccia un passo in 
avanti verso un’umanità riconciliata nella sua duplice o 
molteplice diversità (anche in tema di genere), per distac-
care la nostra mente e il nostro sguardo da un «luogo» o 
istituzione che abbia la pretesa di essere l’unica garanzia 
della presenza di Dio, per riconoscere che la salvezza viene 
da una storia, da un popolo in cammino, in cui l’autentico 
dialogo tra ebraismo e cristianesimo ha la sua radice più 
profonda.
	 Anche noi, forse, abbiamo bisogno di aprirci alla no-
vità di un incontro che manda all’aria le nostre sicurezze 
e tradizioni, capace di aprirci alla salvezza inaspettata di 
uno «straniero» che non rispetta le regole di confine, che 
non si cura del giudizio negativo dei suoi compagni, che 
parla a una donna senza pregiudizi o precomprensioni, 
che sa sedersi a tavola con i fratelli separati; in poche pa-
role, di Colui che è l’unico Salvatore del mondo proprio 
perché non incapsulabile nei nostri schemi e definizioni.
	 Con la consolazione di sapere, anzi di riportare alla 
memoria, che i nostri tempi non sono tanto diversi da 
quelli degli inizi, dove le prime comunità cristiane doveva-
no cercare di declinare la propria identità sia ad intra che 
ad extra, nel rispetto cioè della diversità di ogni comunità 
in relazione alle altre e nei confronti della realtà sociale e 
politica del loro tempo; tutto questo sia per riscoprire la 
loro audacia, sia per non ricadere negli errori dettati dalla 
comodità di uniformarsi alla mentalità o alle logiche di 
potere del tempo.
	 Questa è, d’altronde, anche l’unica vera possibilità di 
vivere la «cattolicità», che nella diversità riconosce l’unici-
tà di Colui che salva. 

Giovanni Francesco Barbieri (Guercino), Cristo e la samaritana, 1619-20. Fort Worth (Texas), Kimbell Art 
Museum.


